Poiché il mondo non ha conosciuto Dio mediante la propria sapienza, é piaciuto a Dio, mediante la
sua sapienza, di salvare i credenti con la pazzia della predicazione (1Corinzil,21)
Dice il Signore Gesti Cristo:
«Beati quelli che ascoltano la parola di Dio e la mettono in pratica» (Luca 11, 28)

Testo della predicazione tenuta nella Chiesa valdese di Forano (RI)

Chiesa Valdese, via del Passeggio 8, Forano (RI)
Culto pubblico: Domenica ore 11,00.
Pastore: Dr. theol. Emanuele Fiume, Tel. 340/3024128

Domenica 30 novembre 2025, Ia di Avvento
Letture: Zaccaria 9, 9-10; Matteo 21, 1-11
Predicazione a cura del consiglio di chiesa

Romani 13,8-12
Non abbiate altro debito con nessuno, se non di amarvi gli uni gli altri; perché chi ama il prossimo ha adempiuto la legge. Infatti il
«non commettere adulterio», «non uccidere», «non rubare», «non concupire» e qualsiasi altro comandamento si riassumono in questa
parola: «Ama il tuo prossimo come te stesso». L’amore non fa nessun male al prossimo; 1’amore quindi e 1’adempimento della legge
E questo dobbiamo fare, consci del momento cruciale: é ora ormaivche vi svegliate dal sonno, perché adesso la salvezza ci e piu
vicina divquando credemmo. La notte & avanzata, il giorno é vicino; gettiamo dunque via le opere delle tenebre e indossiamo le armi

della luce.

“Chi ama I’altro ha adempiuto la legge™.

Ecco come Paolo ci mette davanti a questa “semplicita difficile a
farsi” (come avrebbe detto Bertodt Brecht), e nello stesso tempo
ci mostra un’orizzonte di vita che finalmente si schiude di
frontea noi.

Poco prima di questa frase, Paolo ha appena richiamato i "non"
scritti sulla seconda tavola dei comandamenti di Moseé, le tavole
della legge:

«non commettere adulterio!

non uccidere!

non rubare,!

non concupire!»

Questi divieti sono richiamati per chi viveva fra i vicoli e le
strade strette della Roma imperiale, un mondo povero, violento,
dove la vita poteva valere poche monete di rame. Vi ricorda
qualcosa?

Quanti luoghi sono ancora oggi come in quella Roma imperiale!
Ma e proprio da qui, da quest’abisso, che tutti quei "non", sono
riversati in qualcos’altro e sfociano invece nel comando positivo
ed imperativo che é il pressante invito ad amare che I’ Apostolo
ci rivolge.

Perché c’é qualcosa di piu e di ben diverso della tabella “delle
cose da fare per un buon cristiano!”, come se ci trovassimo
davanti la lista degli acquisti sorretta dal magnete e attaccata
sulla porta del frigorifero!

A prima vista queste parole infatti, ci sembrano sin troppo
conosciute. Ma proprio perché troppo conosciute esse subisco-
no il gioco di un eccesso di memoria che —proprio per questo—
non fa che trasformarle inesorabilmente in dimenticanza ed in
indifferenza, fino a ritenerci tutti innocenti, fuori dai guai.

Ma, "COME TE STESSO!!" I’assai facile . . . ed il difficile
estremo!

Si, perché possiamo assegnare tranquillamente a quel “te stesso”
un significato di una composta, razionale e discreta intensita
dell’azione verso il prossimo (e sia ben chiaro, siamo non solo
autorizzati, ma estremamente incoraggiati a farlo!) Ma qui siamo
dentro al “ben fare”, all’inizio della presa di coscienza di questo
“compimento della legge” insito in questo unico comandamento.
Vorrei raccontarvi una piccola storia ebraica, raccolta nel
Talmud:

Un gentile si presentd di fronte al Maestro Shammai e gli disse:
“convertimi a condizione che tu mi insegni I’intera Torah (la
legge) mentre sto in piedi su di una gamba sola!” Il Maestro
Shammai lo caccio con la stanga da muratore che aveva in mano.
Si trattava di una comune stecca da muratore, perché il Maestro

Shammai faceva questo di mestiere.

Lo stesso gentile si presento allora al Maestro Hillel. Questi lo
converti perché gli disse: «non fare ad altri cio che é odioso per
te. Il resto € la sua interpretazione.Ora vai a studiare!»

Vedete bene, anche questa storia ebraica nasconde qualcosa. In
apparenza il comando é assai semplice, —si riesce a dire stando
in equilibrio su di una gamba sola—, ma esso si rivela tanto
difficile che 1’apologo di conclude con una domanda che non pud
essere colmata, e viene assegnato dal maestro un compito che
dura tutta la vita!

Infatti, se rimaniamo nella dimensione di una pratica, siamo
ancora sul margine, solo all’inizio, ed é giusto sentirci cosi,
sempre “solo all’inizio”, non scoraggiati ma coscienti del nostro
essere inadeguati

Infatti, siamo popolo in cammino, come su di una via, della quale
pero, Dio ci da la possibilita di scorgere destino e meta.

Infatti non c’é una fine dell’amore, 1’amore per il prossimo non
finisce, non puo finire non puo mai del tutto essere portato a
compimento, perché é il compito della nostra vita, e fa parte
della

nostra responsabilita di essere uomini e donne.

Nella nostra traduzione il versetto 10 recita: «l’amore &
I’adempimento della legge». La traduzione e formalmente
giustama nella nostra testa quel che richiama é il sentore
“scolastico”, come quando da bambini ci coglievano in castagna
con un bel “hai fatto tutti i compiti?”, oppure “adempimento” ci
fa venire in mente . . . ... la cartella delle tasse o il bollo auto!
Ma la paroletta ‘pléroma’ ha tutto un altro senso! € il compito
del servo durante il banchetto di riempire le coppe degli invitati!,
é I’equipaggio della nave al momento del suo salpare! & il
completamento del carico di quella nave, con tutte le ricchezze e
le mercanzie prima di un lungo e pericoloso viaggio!.

Se la vediamo in questo modo viene meno ogni idea che ci fa
sentire quel comandamento come un ingombro pericoloso, e in
questo modo ci viene offerta la corda alla quale attaccarci per la
nostra stessa salvezza.

Infatti, al contrario, possiamo certamente riempirci di noi stessi,
eccentricamente concentrati sul nostro "io"; sentirci pieni, senza
spazi vuoti, densi della nostra stessa solitudine esistenziale.
Siamo continuamente tentati a pensarci cosi, al pieno, al “senza
spazio” del nostro io, ma tragicamente soli. In questo caso
I’incapacita di amare si espande a tal punto che non siamo in
grado di amare nemmeno noi stessi.

In questo caso non vascelli da riempire, vascelli pronti per la
partenza, ma blocchi di marmo il cui destino non é altro che



quello di affondare.

"pluf !" del sasso in acqua.

E la vita é compiuta. Ecco dunque che quel colmarsi, anzi del
farsi colmare dalla Legge non parte dal nostro essere “pieni” ma
dal nostro vuoto di fronte a Dio. Ci viene dischiusa la possibilita
di essere riempiti per poter responsabilmente vivere accanto,
insieme e "per" 1’altro che é vicino a me, ma anche lontano da
me, anche nel rispetto di quella lontananza che puo separarci.
Ogni calcolo moralistico viene a cessare, ogni scala di valori
retributivi; al contrario, siamo di fronte alla luce che é in grado di
illuminare la nostra vita e trarci dall’ansia e dall’angoscia e
proiettarci 1’'uno verso I’altro, tralci di vite che acquisiscono
nutrimento e per questo sono in grado di portare frutto.

Ecco a questo punto, possiamo vedere quanto ci siamo oramai
allontanati, proprio da quella discreta e ragionevole intensita
dell’ “amore del prossimo” come ci si poteva prospettare in
prima approssimazione!

Vedete bene che quindi 1’amore inteso cosi si riveste in una
protesta contro il mondo, perché ogni cosa é ora fatta nuova.
Quest’amore diviene la zeppa dell’ingranaggio nel male del
mondo.

Vogliamo fare un piccolo elenco
ricordarcelo.

A partire da qui, da vicino vicino, ad esempio dentro una pesante
lite familiare, per dei rapporti malati, per degli interessi
patrimoniali che non vengono composti. E se guardiamo lontano
possiamo pensare ad una cabina di comando di un drone che
individua con I’AI il proprio bersaglio, facendo fuori tutti quelli
intorno, a dei coltivatori di banane irrorati insieme ai frutti dai
voli per gli anticrittogamici (un euro e sedici al chilo nei nostri
supermercati e settanta euro mensili a chi le coltiva), ai milioni di
morti per il controllo dei giacimenti di terre rare! agli affogati nel
mediterraneo nell’indifferenza e nella restrizione delle zone
SAR, alle mattanze nelle favelas . . . ... Potremmo continuare
all’infinito- . .. ...

Si cari fratelli e sorelle! I’amore e 1’adempimento della legge.
Non dunque il barattolo del miele, ma Il grido, 1’urlo accorato
che la chiesa e il cristiano debbono gridare dai tetti, perché
questo mondo se & vero il comandamento € inesorabilmente
sottoposto al giudizio. E lo dico a partire da Me!

Dobbiamo ricominciare invece da qui, riconoscere con onesta
che siamo fallibili e che la nostra capacita di amare, é limitata,
insufficiente.

D’altro lato sappiamo che il Cristo ci offre una casa abitata
certamente dal giudizio, ma anche assieme ad esso, anche dal
perdono,.

Non dobbiamo essere sorpresi quindi se ci viene chiesto dal-
I’ Apostolo. —e con quanta severita!—, di svegliarci, di prendere
coscienza, di considerare il momento dell’incontro con I’amore,
non con il nostro che & poca cosa, ma con la possibilita
dell’amore di Dio.

inesaustivo, cosi per

Ci viene chiesto imperiosamente di destarci dal sonno (ma anche
—direi— di un sonno che é popolato dagli incubi del nostro
mondo).

Dal comandamento siamo infatti trasportati in un tempo diverso,
quello dell’incontro, quando I’amore di Dio viene in soccorso
dell’amore umano, e lo rende possibile.

L’amore infatti ci conduce a scorgere 1’azione di Dio per noi.
Succede al versetto 11:

«E questo dobbiamo fare, consci del momento cruciale: é ora
ormai che vi svegliate dal sonno, perché adesso la salvezza ci ¢
piu vicina di quando credemmo.»

anche qui la traduzione svela qualcosa, ma anche nasconde. Po-
tremmo rendere la prima parte del versetto con “E questo
vediamo, il momento per noi favorevole”, “L’occasione da
“cogliere al volo”!

Da un lato infatti il tempo del mondo, il chronos, il tempo che
tutto consuma e conduce alla disgregazione e alla morte, il tempo
squalificato al quale si oppone Il tempo dell’amore, il kairos,
I’occasione preziosa e diversa per ognuno di noi, ma che
inesorabilmente ci spinge 1’uno verso I’altro, rappresenta ed e,
gia da ora, il momento dell’ultimo giorno.

Attraverso il riconoscimento dell’amore siamo "gia" sulla soglia
del compimento dei tempi e per questo ci viene chiesto da Paolo
di svegliarci, di essere desti, letteralmente di "metterci in piedi".
L’analogia é forse per nulla casuale, perché quel verbo &
parallelo a quello che indica il risvegliarsi della resurrezione.

Il sonno qui e infatti il nostro sonno, la nostra cecita, il non
riuscire a scorgere la realta del tempo vero che ci viene qui
offerto, che é appunto non il tempo del mondo, ma il tempo che
ci conduce all’eternita di Dio e al suo giudizio, il tempo che ci
proietta nel seno e nella protezione di Dio, proprio per trarci
fuori dall’ombra di notte che sembra ricoprire il mondo.

Puod sembrare un discorso astruso? Per fare un piccolo esempio,
possiamo pensare al primo bacio, al momento del tempo che é
rimasto scolpito nella nostra memoria. Ecco, in analogia, la
possibilita della vita vera davanti a noi, e che ci chiama alla
nostra dimensione pit profonda e vera di uomini e donne.

Ecco allora che gli ultimi giorni ci vengono incontro nel nostro
destarci e "rivestirci delle opere della luce".

Perché quell’occasione si collega all’ orizzonte infinito del
Signore, dove si respira l’intero alito della creazione. Si, in
questo richiamo dell’amore per il prossimo, possiamo scorgere il
mistero stesso del creato.

Ecco allora che per ognuno di noi, nel cuore di ognuno di noi, il
Signore viene a destarci toccandoci la fronte, ed ecco perché
nella nostra preghiera diciamo "maranata", ‘Signore vieni’ e lo
diciamo mentre accendiamo la candela della prima domenica di
avvento.

Amen



