
 LA PAZZIA CHE SALVA
   Poiché il mondo non ha conosciuto Dio mediante la propria sapienza, è piaciuto a Dio, mediante la 

sua sapienza, di salvare i credenti con la pazzia della predicazione (1Corinzi1,21)
Dice il Signore Gesù Cristo:

          «Beati quelli che ascoltano la parola di Dio e la mettono in pratica» (Luca 11, 28)

Testo della predicazione tenuta nella Chiesa valdese di Forano (RI)
Chiesa Valdese, via del Passeggio 8, Forano (RI)
Culto pubblico: Domenica ore 11,00.
Pastore: Dr. theol. Emanuele Fiume,   Tel. 340/3024128 

Romani 13,8-12
Non abbiate altro debito con nessuno, se non di amarvi gli uni gli altri; perché chi ama il prossimo ha adempiuto la legge. Infatti il  
«non commettere adulterio», «non uccidere», «non rubare», «non concupire» e qualsiasi altro comandamento si riassumono in questa  
parola: «Ama il tuo prossimo come te stesso». L’amore non fa nessun male al prossimo; l’amore quindi è l’adempimento della legge 
E questo dobbiamo fare, consci del momento cruciale: è ora ormaivche vi svegliate dal sonno, perché adesso la salvezza ci è più  
vicina divquando credemmo. La notte è avanzata, il giorno è vicino; gettiamo dunque via le opere delle tenebre e indossiamo le armi  
della luce.

“Chi ama l’altro ha adempiuto la legge”.
Ecco come Paolo ci mette davanti a questa “semplicità difficile a 
farsi” (come avrebbe detto Bertodt Brecht), e nello stesso tempo 
ci  mostra  un’orizzonte  di  vita  che  finalmente  si  schiude  di 
frontea noi.
Poco prima di questa frase, Paolo ha appena richiamato i "non" 
scritti sulla seconda tavola dei comandamenti di Mosè, le tavole 
della legge:
«non commettere adulterio!
non uccidere!
non rubare,!
non concupire!»
Questi  divieti  sono richiamati  per  chi  viveva  fra  i  vicoli  e  le 
strade strette della Roma imperiale, un mondo povero, violento, 
dove  la  vita  poteva  valere  poche  monete  di  rame.  Vi  ricorda 
qualcosa?
Quanti luoghi sono ancora oggi come in quella Roma imperiale!
Ma è proprio da qui, da quest’abisso, che tutti quei "non", sono 
riversati in qualcos’altro e sfociano invece nel comando positivo 
ed imperativo che è il pressante invito ad amare che l’Apostolo 
ci rivolge.
Perché c’è qualcosa di più e di ben diverso della tabella “delle 
cose  da  fare  per  un  buon  cristiano!”,  come  se  ci  trovassimo 
davanti  la  lista  degli  acquisti  sorretta  dal  magnete  e  attaccata 
sulla porta del frigorifero!
A  prima  vista  queste  parole  infatti,  ci  sembrano  sin  troppo 
conosciute. Ma proprio perché troppo conosciute esse subisco- 
no il gioco di un eccesso di memoria che —proprio per questo— 
non fa che trasformarle inesorabilmente in dimenticanza ed in 
indifferenza, fino a ritenerci tutti innocenti, fuori dai guai.
Ma,  "COME TE STESSO!!"  l’assai  facile  .  .  .  ed  il  difficile 
estremo!
Si, perché possiamo assegnare tranquillamente a quel “te stesso” 
un  significato  di  una  composta,  razionale  e  discreta  intensità 
dell’azione verso il prossimo (e sia ben chiaro, siamo non solo 
autorizzati, ma estremamente incoraggiati a farlo!) Ma qui siamo 
dentro al “ben fare”, all’inizio della presa di coscienza di questo 
“compimento della legge” insito in questo unico comandamento. 
Vorrei  raccontarvi  una  piccola  storia  ebraica,  raccolta  nel 
Talmud:
Un gentile si presentò di fronte al Maestro Shammai e gli disse:  
“convertimi  a  condizione  che  tu  mi  insegni  l’intera  Torah (la 
legge) mentre sto  in  piedi  su di  una gamba sola!”  Il  Maestro 
Shammai lo cacciò con la stanga da muratore che aveva in mano. 
Si trattava di una comune stecca da muratore, perché il Maestro 

Shammai faceva questo di mestiere.
Lo stesso gentile si presentò allora al Maestro Hillel. Questi lo 
convertì perché gli disse: «non fare ad altri ciò che è odioso per 
te. Il resto è la sua interpretazione.Ora vai a studiare!»
Vedete bene, anche questa storia ebraica nasconde qualcosa. In 
apparenza il comando è assai semplice, —si riesce a dire stando 
in  equilibrio su di  una gamba sola—, ma esso si  rivela  tanto 
difficile che l’apologo di conclude con una domanda che non può 
essere colmata,  e viene assegnato dal maestro un compito che 
dura tutta la vita!
Infatti,  se  rimaniamo  nella  dimensione  di  una  pratica,  siamo 
ancora  sul  margine,  solo  all’inizio,  ed  è  giusto  sentirci  così, 
sempre “solo all’inizio”, non scoraggiati ma coscienti del nostro 
essere inadeguati
Infatti, siamo popolo in cammino, come su di una via, della quale 
però, Dio ci da la possibilità di scorgere destino e meta.
Infatti non c’è una fine dell’amore, l’amore per il prossimo non 
finisce,  non può finire non può mai  del  tutto essere portato a 
compimento,  perché  è  il  compito  della  nostra  vita,  e  fa  parte 
della
nostra responsabilità di essere uomini e donne.
Nella  nostra  traduzione  il  versetto  10  recita:  «l’amore  è 
l’adempimento  della  legge».  La  traduzione  è  formalmente 
giusta,ma  nella  nostra  testa  quel  che  richiama  è  il  sentore 
“scolastico”, come quando da bambini ci coglievano in castagna 
con un bel “hai fatto tutti i compiti?”, oppure “adempimento” ci 
fa venire in mente . . . . . . la cartella delle tasse o il bollo auto!  
Ma la paroletta ‘pléroma’  ha tutto un altro senso! è il compito 
del servo durante il banchetto di riempire le coppe degli invitati!, 
è  l’equipaggio  della  nave  al  momento  del  suo  salpare!  è  il 
completamento del carico di quella nave, con tutte le ricchezze e 
le mercanzie prima di un lungo e pericoloso viaggio!.
Se la vediamo in questo modo viene meno ogni idea che ci fa 
sentire quel comandamento come un ingombro pericoloso, e in 
questo modo ci viene offerta la corda alla quale attaccarci per la 
nostra stessa salvezza.
Infatti, al contrario, possiamo certamente riempirci di noi stessi, 
eccentricamente concentrati sul nostro "io"; sentirci pieni, senza 
spazi vuoti, densi della nostra stessa solitudine esistenziale.
Siamo continuamente tentati a pensarci cosi, al pieno, al “senza 
spazio”  del  nostro  io,  ma  tragicamente  soli.  In  questo  caso 
l’incapacità di amare si  espande a tal  punto che non siamo in 
grado di amare nemmeno noi stessi.
In questo caso non vascelli  da riempire,  vascelli  pronti  per  la 
partenza,  ma blocchi  di  marmo il  cui  destino non è  altro  che 

Domenica 30 novembre 2025, Ia di Avvento
Letture: Zaccaria 9, 9-10; Matteo 21, 1-11

Predicazione a cura del consiglio di chiesa



quello di affondare.
"pluf !" del sasso in acqua.
E la vita è compiuta. Ecco dunque che quel colmarsi, anzi del 
farsi colmare dalla Legge non parte  dal nostro essere “pieni” ma 
dal nostro vuoto di fronte a Dio. Ci viene dischiusa la possibilità 
di  essere  riempiti  per  poter  responsabilmente  vivere  accanto, 
insieme e "per" l’altro che è vicino a me, ma anche lontano da 
me, anche nel rispetto di quella lontananza che può separarci.
Ogni  calcolo  moralistico  viene  a  cessare,  ogni  scala  di  valori 
retributivi; al contrario, siamo di fronte alla luce che è in grado di 
illuminare  la  nostra  vita  e  trarci  dall’ansia  e  dall’angoscia  e 
proiettarci  l’uno  verso  l’altro,  tralci  di  vite  che  acquisiscono 
nutrimento e per questo sono in grado di portare frutto.
Ecco a questo punto, possiamo vedere quanto ci siamo oramai 
allontanati,  proprio  da  quella  discreta  e  ragionevole  intensità 
dell’  “amore  del  prossimo”  come  ci  si  poteva  prospettare  in 
prima approssimazione!
Vedete  bene  che  quindi  l’amore  inteso  così  si  riveste  in  una 
protesta contro il mondo, perché ogni cosa è ora fatta nuova. 
Quest’amore  diviene  la  zeppa  dell’ingranaggio  nel  male  del 
mondo.
Vogliamo  fare  un  piccolo  elenco  inesaustivo,  così  per 
ricordarcelo.
A partire da qui, da vicino vicino, ad esempio dentro una pesante 
lite  familiare,  per  dei  rapporti  malati,  per  degli  interessi 
patrimoniali che non vengono composti. E se guardiamo lontano 
possiamo pensare  ad una cabina di  comando di  un drone che 
individua con l’AI il proprio bersaglio, facendo fuori tutti quelli 
intorno, a dei coltivatori di banane irrorati insieme ai frutti dai 
voli per gli anticrittogamici (un euro e sedici al chilo nei nostri 
supermercati e settanta euro mensili a chi le coltiva), ai milioni di 
morti per il controllo dei giacimenti di terre rare! agli affogati nel 
mediterraneo  nell’indifferenza  e  nella  restrizione  delle  zone 
SAR, alle mattanze nelle favelas . . . . . . Potremmo continuare 
all’infinito- . . . . . .
Si cari fratelli e sorelle! l’amore è l’adempimento della legge.
Non dunque il barattolo del miele, ma Il grido, l’urlo accorato 
che  la  chiesa  e  il  cristiano  debbono  gridare  dai  tetti,  perché 
questo  mondo  se  è  vero  il  comandamento  è  inesorabilmente 
sottoposto al giudizio. E lo dico a partire da Me!
Dobbiamo ricominciare  invece  da  qui,  riconoscere  con  onestà 
che siamo fallibili e che la nostra capacità di amare, è limitata, 
insufficiente.
D’altro  lato  sappiamo  che  il  Cristo  ci  offre  una  casa  abitata 
certamente dal  giudizio,  ma anche assieme ad esso, anche dal 
perdono,.
Non dobbiamo essere  sorpresi  quindi  se  ci  viene  chiesto  dal- 
l’Apostolo. —e con quanta severità!—, di svegliarci, di prendere 
coscienza, di considerare il momento dell’incontro con l’amore, 
non  con  il  nostro  che  è  poca  cosa,  ma  con  la  possibilità 
dell’amore di Dio.

Ci viene chiesto imperiosamente di destarci dal sonno (ma anche 
—direi— di  un sonno che  è  popolato  dagli  incubi  del  nostro 
mondo).
Dal comandamento siamo infatti trasportati in un tempo diverso, 
quello dell’incontro,  quando l’amore di  Dio viene in soccorso 
dell’amore umano, e lo rende possibile.
L’amore infatti ci conduce a scorgere l’azione di Dio per noi.
Succede al versetto 11:
«E questo dobbiamo fare,  consci  del  momento cruciale:  è ora 
ormai che vi svegliate dal sonno, perché adesso la salvezza ci è 
più vicina di quando credemmo.»
anche qui la traduzione svela qualcosa, ma anche nasconde. Po-
tremmo  rendere  la  prima  parte  del  versetto  con  “E  questo 
vediamo,  il  momento  per  noi  favorevole”,  “L’occasione  da 
“cogliere al volo”!
Da un lato infatti il tempo del mondo, il chronos, il tempo che 
tutto consuma e conduce alla disgregazione e alla morte, il tempo 
squalificato al  quale  si  oppone Il  tempo dell’amore,  il  kairos, 
l’occasione  preziosa  e  diversa  per  ognuno  di  noi,  ma  che 
inesorabilmente ci spinge l’uno verso l’altro, rappresenta ed è, 
già da ora, il momento dell’ultimo giorno.
Attraverso il riconoscimento dell’amore siamo "già" sulla soglia 
del compimento dei tempi e per questo ci viene chiesto da Paolo 
di svegliarci, di essere desti, letteralmente di "metterci in piedi".
L’analogia  è  forse  per  nulla  casuale,  perché  quel  verbo  è 
parallelo a quello che indica il risvegliarsi della resurrezione.
Il  sonno qui  è  infatti  il  nostro  sonno,  la  nostra  cecità,  il  non 
riuscire  a  scorgere  la  realtà  del  tempo  vero  che  ci  viene  qui 
offerto, che è appunto non il tempo del mondo, ma il tempo che 
ci conduce all’eternità di Dio e al suo giudizio, il tempo che ci 
proietta  nel  seno  e  nella  protezione  di  Dio,  proprio  per  trarci 
fuori dall’ombra di notte che sembra ricoprire il mondo.
Può sembrare un discorso astruso? Per fare un piccolo esempio, 
possiamo pensare al primo bacio, al momento del tempo che è 
rimasto  scolpito  nella  nostra  memoria.  Ecco,  in  analogia,  la 
possibilità  della  vita  vera  davanti  a  noi,  e  che  ci  chiama alla 
nostra dimensione più profonda e vera di uomini e donne.
Ecco allora che gli ultimi giorni ci vengono incontro nel nostro 
destarci e "rivestirci delle opere della luce".
Perché  quell’occasione  si  collega  all’  orizzonte  infinito  del 
Signore,  dove  si  respira  l’intero  alito  della  creazione.  Si,  in 
questo richiamo dell’amore per il prossimo, possiamo scorgere il 
mistero stesso del creato.
Ecco allora che per ognuno di noi, nel cuore di ognuno di noi, il 
Signore  viene  a  destarci  toccandoci  la  fronte,  ed  ecco  perché 
nella nostra preghiera diciamo "maranatà", ‘Signore vieni’ e lo 
diciamo mentre accendiamo la candela della prima domenica di 
avvento.
Amen


